
Χτίζοντας δομές διαπολιτισμικής 
ενδυνάμωσης στα σχολεία και τις 

τάξεις μας.

Δρ Χριστίνα Χατζησωτηρίου

Ανώτερη Λειτουργός, Γραφείο Επιτρόπου Προστασίας των
Δικαιωμάτων του Παιδιού.



Στόχος εργαστηρίου

Το εργαστήρι βασίζεται στις αρχές της Κριτικής Διαπολιτισμικής
Παιδαγωγικής και της Αντιρατσιστικής Εκπαίδευσης και στοχεύει:

❖στην αναγνώριση του ρευστού και λανθάνοντος ρατσισμού,

❖στην αποδόμηση κανονικοποιημένων λόγων «αποδοχής»,

❖στη μετατόπιση από την ενσυναίσθηση στη θεσμική και παιδαγωγική 
ευθύνη.



Προοργανωτής

1. Εισαγωγή (2’)

2. Θεωρητικό Πλαίσιο (3’)

3. Δραστηριότητα 1: Το «αλλά» που όλα τ’ αλλάζει. (15’)

4. Δραστηριότητα 2: «SOS!!!» (15’)

5. Δραστηριότητα 3: Το «φίλτρο» του πολιτισμού. (15’)

6. Συμπεράσματα: Από την ενσυναίσθηση στην ευθύνη (10’)



Εισαγωγή



Εισαγωγή 

"Η μετανάστευση είναι η μετακίνηση
ανθρώπων που αλλάζουν τόπο διαμονής
και εγκαθίστανται σε μια νέα γεωγραφική
περιοχή μόνιμα ή προσωρινά. Οι
άνθρωποι που αλλάζουν οι ίδιοι τόπο
διαμονής χαρακτηρίζονται μετανάστες
πρώτης γενιάς.

Έργο «Μετανάστες», Λύκειο 

Αποστόλου Λουκά Κολοσσίου

Οι άνθρωποι που γεννήθηκαν σε μια οικογένεια

μεταναστών πρώτης γενιάς είναι μετανάστες δεύτερης

γενιάς. Έτσι, οι μετανάστες δεύτερης γενιάς

γεννιούνται στη χώρα εγκατάστασης, αλλά έχουν

γονείς που μετανάστευσαν από άλλη χώρα." 

(Fandrem et al., 2021, σελ.362)



Από τη Σκύλλα, στη Χάρυβδη!

ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗΚοινωνική 

σύγχυση

Κοινωνική 

υποκρισία



«Οι προκαταλήψεις είναι
σαν τρομερή επιδημία
χολέρας την οποία δεν
μπορεί κανένας μήτε να
τη θεραπεύσει, μήτε να
την εξηγήσει. Θα πρέπει
κανείς να περιμένει να
ξεθυμάνουν αφ’ εαυτού
τους το δηλητήριό τους
και να απολέσουν τη
δύναμή τους…»

Μομσέν



Θεωρητικό Πλαίσιο



Κριτική Διαπολιτισμική Παιδαγωγική

«Η διαπολιτισμική εκπαίδευση δεν αφορά την
“αποδοχή της διαφορετικότητας”, αλλά τη
διερεύνηση των σχέσεων εξουσίας, της
καταπίεσης και του ρατσισμού που παράγουν
τη “διαφορετικότητα” ως πρόβλημα.»

9



Σχέσεις εξουσίας, καταπίεση και ρατσισμός

❖Οι σχέσεις εξουσίας, η καταπίεση (oppression) και ο ρατσισμός
επηρεάζουν την ψυχοκοινωνική κατάσταση των μαθητών/τριών,
μειώνει τα κίνητρά τους και μπορεί ακόμη και να τους/τις οδηγήσει
στη διακοπή της φοίτησής τους (Hines et al., 2015).

❖Ρατσισμός: Συνέπειες πράξεων, συμπεριφορών και λόγων,
έμμεσων ή άμεσων, οι οποίες περιθωριοποιούν, αποκλείουν και
κάνουν διακρίσεις σε βάρος όσων θεωρούνται ‘διαφορετικοί’,
ασχέτως πρόθεσης.

(Κώδικας Συμπεριφοράς κατά του Ρατσισμού, ΥΠΑΝ)



Ποια είναι τα αίτια της διαιώνισης των σχέσεων
εξουσίας, της καταπίεσης και του ρατσισμού;

Νομοθεσία.

Εκπαιδευτικό σύστημα και πολιτικές.

Μοντέλο επιτυχίας-αποτυχίας.

Διαιώνιση της καταπίεσης από την 
κοινωνία.

Προώθηση του ρατσισμού από τα ΜΜΕ.

Γονικές στάσεις και συμπεριφορές.

Ιδιοσυγκρασιακοί παράγοντες.

Ατομικές στάσεις και συμπεριφορές.



Δραστηριότητα 1:
Το «αλλά» που όλα τ’ αλλάζει!



«Το αλλά που 
ακυρώνει»; - Τι δηλώνεται ρητά;

- Τι υπονοείται;
- Ποια κανονικότητα προστατεύεται;

Δεν έχω τίποτα με 

τους πρόσφυγες, 

αλλά πρέπει να 

προσαρμοστούν.

Τα παιδιά Ρομά

είναι καλά παιδιά, 

αλλά δεν έχουν 

μάθει κανόνες.

Σεβόμαστε τη 

διαφορετικότητα, 

αλλά όχι εις βάρος 

του μαθήματος.



«Aποδοχή» υπό όρους … και με όρια 

Κριτική ανάλυση:

Το «αλλά» λειτουργεί ως ρητορικός μηχανισμός
απαλλαγής από την κατηγορία του ρατσισμού, ενώ
επανατοποθετεί τον «άλλο» ως έλλειμμα.

Η «αποδοχή» γίνεται υπό όρους συμμόρφωσης με την
κυρίαρχη κανονικότητα.

Conditional Inclusion



Γιατί; Τι δείχνουν τα βιώματα των παιδιών;

Μαθήτρια: Δεν έχω πολλούς φίλους
στην Κύπρο.

Ερευνήτρια: Γιατί πιστεύεις ότι
συμβαίνει αυτό;

Μαθήτρια: Γιατί τώρα, τον καιρό αυτό,
οι άνθρωποι στην Κύπρο, όταν έχει
κρίση, νιώθω ότι μερικές φορές μπορεί
ας πούμε ένας άντρας που είναι χτίστης
ας πούμε από τη Βουλγαρία, όπως ο
παπάς μου, να πιάσει τη δουλειά ένα
Κυπραίου. Αυτό δεν του αρέσει, αυτοί
μιλούν μπροστά που τα παιδιά, τα
παιδιά εν τους αρέσει πολλά αυτό και
αρχίζουν σιγά, σιγά να μην μας θέλουν
κι εμάς από τη Βουλγαρία, ας πούμε.



Γιατί; Ο «άλλος» ως (το) πρόβλημα.

❖  Κοινωνική προβληματικοποίηση. 

❖ Θεωρούμε τον «άλλο» ως

πρόβλημα και βάρος που χρήζει 

άμεσης αντιμετώπισης.



Ο «νέος» ή «ρευστός» ρατσισμός

Ο «νέος ρατσισμός» εκφράζεται μέσα από ποικίλους λόγους (γραπτά
κείμενα και προφορικά) και, αν και φαίνεται ακίνδυνος, αφού δεν έχει
τον βίαιο και επιθετικό χαρακτήρα του «παλιού» ρατσισμού, είναι εξίσου
επικίνδυνος.

Ο «νέος» ρατσισμός αποφεύγει τον άμεσο, ρητό και επιθετικό
στιγματισμό των Άλλων, δεν εγκρίνει τον αποκλεισμό τους, αν και έχει
αφομοιωτικό στόχο.

Συνύπαρξη αντιρατσιστικού και ρατσιστικού λόγου.

Αξιοποίηση «αντιρατσιστικού λεξιλογίου», με την προσθήκη του
«αλλά», στοιχείο που επιβεβαιώνει την υποκριτική προσπάθεια για
αποδοχή.



Συνέπειες «νέου» ή «ρευστού» ρατσισμού

Η «νέος» ή «ρευστός» ρατσισμός:

μεταθέτει την ευθύνη από τις δομές στα υποκείμενα,

απλοποιεί σύνθετα κοινωνικά φαινόμενα,

καλλιεργεί κοινωνικό αυτοματισμό.

Συνεπώς, ο ρατσιστικός λόγος γίνεται «κοινή λογική».



Δραστηριότητα 2:
SOS!!!



«Το σχολείο μας μαζεύει τρόφιμα για τα 
προσφυγόπουλα που δεν έχουν τίποτα.»

- Ποιος μιλά;

- Πώς κατασκευάζεται ο 
«άλλος»;

- Ποια φωνή απουσιάζει;



Ο «άλλος» ως θύμα

Κριτική ανάλυση:

Θυματοποίηση (ο παθητικός Άλλος):

Ο άλλος σκιαγραφείται ως αδύναμος και εξαρτημένος και ως
εξαθλιωμένο υποκείμενο που χρειάζεται τη βοήθειά μας.

«Εμείς» = δρώντες Vs

«Άλλος» = παθητικός αποδέκτης βοήθειας 



Το φιλανθρωπικό μοντέλο

Εστιάζει στην παροχή βοήθειας προς «άλλους» που θεωρούνται σε
ανάγκη, χωρίς απαραίτητα να ακούει τις φωνές τους ή να εμπλέκει
ισότιμα τα ίδια τα άτομα ή τις κοινότητές τους.

Κριτική από την κριτική παιδαγωγική: Αναπαράγει ανισότητες και
σχέσεις εξάρτησης, καθώς δεν αμφισβητεί τις δομικές αιτίες των
κοινωνικών ανισοτήτων ούτε προωθεί την ενδυνάμωση, τη
συμμετοχή και την κοινωνική αλλαγή.

Μετάβαση από τη φιλανθρωπία στη δικαιοσύνη (Freire).



Δραστηριότητα 3:
Το «φίλτρο» του πολιτισμού.



«Οι γονείς δεν έρχονται στις συναντήσεις γιατί στην
κουλτούρα τους δεν συνεργάζονται με το σχολείο.»

- Τι εξηγεί ο “πολιτισμός” 
εδώ;

- Τι αποκρύπτεται;

- Τι υπονοείται;



Το σχολείο ήταν ένας εφιάλτης. 'Ετρεμα να πάω σχολείο και ν' 
αντικρίσω τους συμμαθητές και τον δάσκαλό μου. Κάθε 

δραστηριότητα της τάξης σήμαινε μια νέα επίδειξη της ανικανότητάς 
μου. Κάθε δραστηριότητα έδινε μια νέα αφορμή στους συμμαθητές 

μου να γελάσουν και να με γελοιοποιήσουν, με τον δάσκαλο να 
συμμετέχει ή να με κοιτάζει τρομερά απογοητευμένος. Η εικόνα που 

είχα για τον εαυτό μου συνιστούσε ένα σοβαρό σύμπλεγμα 
κατωτερότητας. 'Εφτασα να νιώθω απογοήτευση επειδή δεν έκανα 

τίποτε σωστά. 'Ηθελα να τα παρατήσω όλα.

Πηγή: McKay

Το σχολείο ως «φίλτρο»



Ο «άλλος» ως πολιτισμικά ελλειμματικός 

Κριτική ανάλυση:

Πολιτισμικοποίηση (ο πολιτισμικός Άλλος):

Ο πολιτισμός χρησιμοποιείται ως γενική αιτία.

Η πολιτισμικοποίηση μετατρέπει κοινωνικές ανισότητες σε
«πολιτισμικές διαφορές», αποπολιτικοποιώντας τον αποκλεισμό
και μεταφέροντας την ευθύνη στους ίδιους τους γονείς.

Θεωρούμε ότι κάποιοι από αυτούς αν και είναι διαφορετικοί, θα
πρέπει να υιοθετήσουν δυτικές αξίες και τρόπο ζωής.



Το μοντέλο του επιπολιτισμού

Εστιάζει στο άτομο ή την ομάδα-μειονότητα και στις
στρατηγικές προσαρμογής της απέναντι στην κυρίαρχη
κουλτούρα.

Κριτική από την κριτική παιδαγωγική: Υποβαθμίζει τις
σχέσεις εξουσίας, τον ρατσισμό και τις δομικές ανισότητες,
μεταφέρει την ευθύνη προσαρμογής στους «Άλλους»,
φυσικοποιώντας την κυρίαρχη κουλτούρα και αντιμετωπίζει
τον πολιτισμό ως στατικό.

Μετάβαση από την αφομοιωτική «ένταξη» στη
μετασχηματιστική εκπαίδευση, στον διάλογο και στην
αμφισβήτηση των ανισοτήτων (Freire).



Συμπεράσματα:
Από την ενσυναίσθηση στην ευθύνη.



Ένα χελιδόνι δεν φέρνει την άνοιξη!

Τουλάχιστον, όμως, μπορούμε
να σιγουρευτούμε ότι δεν
αναπαράγουμε τις διακρίσεις
στην παιδαγωγική και τη
διδασκαλία μας!

Οι εκπαιδευτικοί από μόνοι μας δεν μπορούμε

να «ξεκάνουμε» τις συστημικές διακρίσεις στο

εκπαιδευτικό σύστημα και την κοινωνία

γενικότερα.



Πώς;

Καταγράφω:

Μία πρακτική του σχολείου μου που αναπαράγει
λανθάνοντα αποκλεισμό.

Μία μικρή μετατόπιση που μπορώ να εφαρμόσω.



Βάλε την κοινωνική δικαιοσύνη στην εξίσωση!

Η διαπολιτισμική εκπαίδευση και η αντιρατσιστική
εκπαίδευση δεν είναι στάση καλοσύνης αλλά πολιτική και
παιδαγωγική ευθύνη.

Η διαπολιτισμική εκπαίδευση αρχίζει όταν η κανονικότητα
παύει να είναι αόρατη.



Εν κατακλείδι

«Όταν αλλάζεις την 

κουλτούρα του ρατσισμού, 

όλα αλλάζουν όταν εστιάζεις 

στην καλοσύνη».

Salisbury



Βιβλιογραφικές αναφορές

❖ Fandrem, H., Strohmeier, D., Caravita, S. C. S., & Stefanek, E. (2021). Migration 
and Bullying. In: P. K. Smith & J. O’ Higgins Norman (Eds.), The Wiley 
Blackwell Handbook of Bullying: A Comprehensive and International Review of 
Research and Intervention (pp. 361-378). Wiley. Blackwell.

❖ Hajisoteriou, C. & Sorkos, G. (2022). Students as informal leaders in deliberate 
acts of inclusion. Research Papers in Education, 1-20.

❖ Mitra, D. L. (2018). Student voice in secondary schools: the possibility for 
deeper change. Journal of Educational Administration, 56(5), 473–487.

❖ Sandoval, M. & Messiou, K. (2020). Students as researchers for promoting 
school improvement and inclusion: a review of studies. International Journal 
of Inclusive Education, 26(8), 780–795.

❖ Χατζησωτηρίου, Χ. & Αγγελίδης, Π. (2023). Οι Μαθητικές Φωνές για τη
Συμπερίληψη και τη Διαπολιτισμικότητα. Zεφύρι: Εκδόσεις Διάδραση.



Ευχαριστώ για την προσοχή σας!

Δρ Χριστίνα Χατζησωτηρίου
chajisoteriou@ccr.gov.cy 

mailto:chajisoteriou@ccr.gov.cy

	Slide 1: Χτίζοντας δομές διαπολιτισμικής ενδυνάμωσης στα σχολεία και τις τάξεις μας.
	Slide 2: Στόχος εργαστηρίου
	Slide 3: Προοργανωτής
	Slide 4: Εισαγωγή
	Slide 5: Εισαγωγή 
	Slide 6: Από τη Σκύλλα, στη Χάρυβδη!
	Slide 7
	Slide 8: Θεωρητικό Πλαίσιο
	Slide 9: Κριτική Διαπολιτισμική Παιδαγωγική
	Slide 10: Σχέσεις εξουσίας, καταπίεση και ρατσισμός
	Slide 11: Ποια είναι τα αίτια της διαιώνισης των σχέσεων εξουσίας, της καταπίεσης και του ρατσισμού;
	Slide 12: Δραστηριότητα 1: Το «αλλά» που όλα τ’ αλλάζει!  
	Slide 13: «Το αλλά που ακυρώνει»;
	Slide 14: «Aποδοχή» υπό όρους … και με όρια 
	Slide 15: Γιατί; Τι δείχνουν τα βιώματα των παιδιών;
	Slide 16: Γιατί; Ο «άλλος» ως (το) πρόβλημα.
	Slide 17: Ο «νέος» ή «ρευστός» ρατσισμός
	Slide 18: Συνέπειες «νέου» ή «ρευστού» ρατσισμού
	Slide 19: Δραστηριότητα 2: SOS!!! 
	Slide 20: «Το σχολείο μας μαζεύει τρόφιμα για τα προσφυγόπουλα που δεν έχουν τίποτα.» 
	Slide 21: Ο «άλλος» ως θύμα
	Slide 22: Το φιλανθρωπικό μοντέλο
	Slide 23: Δραστηριότητα 3: Το «φίλτρο» του πολιτισμού.
	Slide 24: «Οι γονείς δεν έρχονται στις συναντήσεις γιατί στην κουλτούρα τους δεν συνεργάζονται με το σχολείο.» 
	Slide 25: Το σχολείο ως «φίλτρο»
	Slide 26: Ο «άλλος» ως πολιτισμικά ελλειμματικός 
	Slide 27: Το μοντέλο του επιπολιτισμού
	Slide 28: Συμπεράσματα: Από την ενσυναίσθηση στην ευθύνη.
	Slide 29: Ένα χελιδόνι δεν φέρνει την άνοιξη!
	Slide 30: Πώς;
	Slide 31: Βάλε την κοινωνική δικαιοσύνη στην εξίσωση!
	Slide 32: Εν κατακλείδι
	Slide 33: Βιβλιογραφικές αναφορές
	Slide 34: Ευχαριστώ για την προσοχή σας!   Δρ Χριστίνα Χατζησωτηρίου chajisoteriou@ccr.gov.cy 

